 جامعة الجيلالي بونعامة – خميس مليانة-
 كلية العلوم الإجتماعية والإنسانية
قسم العلوم الإجتماعية 
الأستاذ: بوداني محمد
 المستوى: السنة الأولى ليسانس جذع مشترك، تخصص علوم إجتماعية
 محتوى المادة :
- تعريف الإبستمولوجيا.
- أسس الإبستمولوجيا
- موضوع الإبستمولوجيا
- الإبستمولوجيا وفلسفة العلوم
- ضوابط العلم	
- الروح العلمية ( الملاحظة، المساءلة، الأستدلال)
- أنواع المعارف
- خصائص العلم
- أهداف العلم
- مصادر المعرفة العلمية
- الخصائص الرئيسية للمفاهيم العلمية 
- الموضوعية
- تطور العلوم وضوابطها
- نماذج تفسيرية



المحاضرة الأولى: تعريف الإبستمولوجيا

تمهيد: 
   أبتكر في العصر الحديث فرع جديد من فروع الدراسات الفلسفية غرضه المساعدة على تحليل الأساليب والمنهجيات. وتقديم نقاشات نقدية تساهم في تحسين الأداء العلمي وزيادة الوعي بمدى صحة المعرفة العلمية المنتجة ، يدعى هذا المولود الجديد في الدراسات الفلسفية الإبستمولوجيا، فما المقصود بهذا المصطلح؟ وهل هناك اتفاق حول مفهومه؟       
1-  التعريف بالإبستمولوجيا:
أ/ لغة:
     الإبستمولوجيا كمصطلح لم يظهر إلا بعد الفلسفة الكانطية في القرن التاسع عشر، بحيث  استخدم هذا المصطلح لأول مرة في المعجم الفرنسي( Larousse ippustre) سنة 1906م. وهي كلمة يونانية مركبة من لفظين: ابستيمي (épistéme)  وتعني علم (science)  و لوجوس (logos) وتعني منطق، علم، معرفة،  نقد، دراسة، نظرية، … الخ. وعليه فكلمة ابستمولوجيا (épistémologie) من حيث الاشتقاق اللغوي تشير إلى نقد العلم.
من الناحية اللغوية  إذن كلمة " إبستمولوجيا " متكونة من كلمتين يونانيتين " إبستمي " ومعناها علم والثانية لوغوس وهي بمعنى علم معرفة،  نقد، دراسة، نظرية، …  فهي إذن  في معناها اللغوي تعني  "علم العلوم " أو "الدراسة النقدية للعلوم" .
ب/ اصطلاحا: لا يختلف المعنى الاصطلاحي كثيراً عن المعنى اللغوي فالابستمولوجيا هي نظرية في المعرفة كانت فيما سبق تختص بالبحث حول أسئلة تقليدية، ماهي حدود المعرفة؟ هل المعرفة ممكنة أم غير ممكنة ؟ ماهي وسائل المعرفة هل هي الحس أم العقل  أوالحس والعقل معاً؟......وغيرها .
    وهذه هي الأسئلة التقليدية التي كانت تدور حولها مباحث الابستمولوجيا في مؤلفات
الفلسفة التقليدية. ولكن المقصود بالابستمولوجيا هنا معنى خاصاً غير المعنى التقليدي .
نحن نقصد بالابستمولوجيا هنا " نظرية المعرفة العلمية " تمييزًا لها عن نظرية المعرفة التقليدية، فالأولى من إختصاص العلماء ومن إنتاج الفلاسفة المنتمين للنشاط العلمي. أما الثانية فهي من إنتاج الفيلسوف ذاته كل حسب مذهبه ونسقه الفلسفي.
   وبينما تقوم نظرية المعرفة العلمية على الوسائل العلمية الحديثة مثل القياس والاحصاء والتجارب والألات العلمية المتطورة نجد أن نظرية المعرفة بمعناها التقليدي تعتمد على وسائل تقليدية وتقوم على فكر ذاتي  في حين تتصف نظرية المعرفة العلمية والابستمولوجيا " بالنزعة الموضوعية ومن هنا جاء تعريف لالاند في معجمه الفلسفي للابستمولوجيا :
"إن الابستمولوجيا هي الدراسة النقدية لمبادىء العلوم وفروضها ونتائجها بغرض تحديد أصلها المنطقي وبيان قيمتها وحصيلتها الموضوعية " وإذا كان الفرنسيون يميزون بين نظرية
المعرفة والابستمولوجيا بمعناها الدقيق فإن الألمان أيضاً يميزون بين نظرية المعرفة والابستمولوجيا وإن كانوا يقصدون بالابستمولوجيا فلسفة العلوم جميعها، ومهما كان من أقر هذه الاختلافات التي تنشأ حول تحديد معنى الابستمولوجيا. فإننا نعني بها في المقام الأول بيان شروط المعرفة البشرية وقيمتها وحدودها وموضوعيتها من زاوية تطور العلم المعاصر.     هذا وترتبط  الابستمولوجيا بعدة أبحاث معرفية تدور حولها، فالابستمولوجيا ترتبط بنظرية المعرفة كما ترتبط بالميتودلوجيا وفلسفة العلوم التي التي نخصص لها درس خاص، كما ترتبط بالمنطق، فهي ترتبط بهذا الأخير من حيث أنها تدرس شروط المعرفة الصحيحة شأنها في ذلك شأن المنطق. ولكن إذا كان المنطق يهتم بصورة الفكر أو بصورة المعرفة فإن الابستمولوجيا تهتم بصورة المعرفة ومادتها معاً .
   والابستمولوجيا مرتبطة أيضاً بنظرية المعرفة بمعناها التقليدي من حيث أنها تدرس إمكانية المعرفة، وحدودها وطبيعتها ولكن لا من زاوية الموقف الخاص بل من زاوية التطور
العلمي المستمر، وبكلمة واحدة إن الابستمولوجيا هي نظرية علمية في المعرفة تتلون بلون
المرحلة التي يجتازها العلم في سياق تطوره ونموه على مر العصور .
 وتجدر الإشارة إلى تعددت اصطلاحات الفلاسفة حول كلمة ابستمولوجيا
1-الإبستمولوجيا عند أندري لالاند: 
    يعرفها  الفيلسوف الفرننسي أندري لالاند (A.Lalande) بقوله:" هي فلسفة العلوم لكن بمعنى أكثر دقة، فلا تخص فقط دراسة المناهج العلمية التي هي موضوع الميتودولوجيا (méthodologie) والتي تعد جزء من المنطق، كما أنها ليست تركيبا أو توقعا حدسيا للقوانين العلمية على الطريقة الوضعية أو التطورية، إنها في جوهرها الدراسة النقدية لمبادئ وفرضيات ونتائج مختلف العلوم، الهادفة إلى تحديد أصلها المنطقي لا النفسي وقيمتها ومدى موضوعيتها" (A.Lalande, vocabulaire technique et critique de la philosophie, 2eme édition, P.U.F paris, 1986, p293) 
     إذا حاولنا تحليل هذا التعريف الذي قدمه لالاند، فإننا نجده يحصر مهمة الابستمولوجيا في البحث عن الأسس و المبادئ التي تقوم عليها مختلف العلوم، ودراسة الفرضيات التي تضعها للوصول إلى  نتائجها، فهي دراسة نقدية تهدف إلى بيان مدى تماسك النتائج وصحتها، أي فحص مدى موضوعيتها وقيمتها العلمية من دون النظر إلى أصولها النفسية، مما يدل أن الابستمولوجيا دراسة نقدية تبحث في شروط المعارف العلمية، وبتعبير مختصر، الدراسة النقدية للمعرفة العلمية. 
  هذا المفهوم الأولي الذي وضعه لالاند كمفهوم للابستمولوجيا، سبقه قبل ذلك بمفاهيم يكتنفها الغموض وذلك لكونه لم يضع حدودا واضحة المعالم بين الابستمولوجيا والدراسات المعرفية الأخرى.
 فالإبستمولوجيا ليست الميثودولوجيا التي موضوعها دراسة المناهج، والتي يعتبرها لالاند جزء من المنطق، هذا المنطق الذي يقسم تقليديا إلى منطق صوري  (formell)، يهتم بصور الفكر أي الإطار الكلي للعقل ومنطق استقرائي تطبيقي يهتم بالمادة، ويدرس المناهج المستخدمة في مختلف العلوم دراسة وصفية، غير نقدية.
   ولعل السبب في تمييز لالاند بين الابستمولوجيا والميثودولوجيا أن الأولى دراسة نقدية أما الثانية دراسة وصفية. لكن هذا لا يعني بأي حال من الأحوال الإنفصال التام بينهما: بحيث أن الدراسة النقدية مثلا للمناهج العلمية لا تستغني عن معرفة صيغة هذه المناهج، مما يعني أن عمل المنهجية مكمل لعمل الابستمولوجيا، وفي هذا الصدد يقول روبير بلانشي (Robert blanché):" إن الابستمولوجي لا يمكن أن يستغني في دراسته النقدية عن دراسة مناهج العلوم لأنه بحاجة إلى معرفة صيغة مناهج العلوم التي يدرسها". هذا فيما يخص العلاقة.
  أما إذا أردنا الحديث عن التمييز لضرورة منهجية أي تحديد مجالات هذه الدراسة  فيصبح الأمر ضروريا. إذ يمكن القول أن مهمة المنهجية تنحصر في الدراسة الوصفية التحليلية. أي وصف مجمل المراحل والخطوات التي مرت بها عملية الكشف العلمي ثم تحليلها بغية إظهار طبيعة العلاقة الموجودة بين الفكر والواقع، هذه المهمة تأتي بعد أن ينتهي العالم من عمله. المقصود هنا أن الميثودولوجي يتتبع خطوات العالم من أجل وصفها وتحليلها ثم صياغتها صياغة نظرية منطقية. يقول كلود برنارد (claude bernard) :" إن مناهج وطرق البحث العلمي لا تتعلم إلا في المختبرات حيث يكون العالم أمام مشاكل الطبيعة وجها لوجه".
     ولكن مهمة الإبستمولوجيا نقدية، الهدف منها تحليل العلم والكشف عن الفلسفة المتضمنة فيه، وتتبع مسيرته لغرض الكشف ثغراته، ومحاولة معالجتها وبالتالي تسديدها، سواء كانت هذه الثغرات متعلقة بالمبادئ أو الفرضيات أو المناهج أو النتائج، 
  المصطلح الثاني الذي تحدث عنه لالاند بصدد حديثه عن الإبستمولوجيا هو فلسفة العلوم، يقول لالاند: " الابستمولوجيا هي فلسفة العلوم لكن)، إلا أنه يستدرك بـ (لكن) ليوضح أنه لا يعني الفلسفة كما تناولها أوغست كونت (Auguste compte) والتي كان يريد منها اكتفاء العلماء بملاحظة العلاقات الظاهرة التي تربط بين الظواهر ووصفها للحصول على تفسير لها يسمح بالتخصص في العلوم، وبناءً على هذا يجب على الفيلسوف الوضعي أن يقوم بالربط بين مختلف التخصصات العلمية الجزئية: "لتقوم طبقة جديدة من العلماء (الفلاسفة) المكونين تكوينا ملائما". هذا التكوين الملائم يشترط فيه أوغست كونت، الشمولية، أي معرفة عامة حول مختلف العلوم يتمكن من خلالها العالم من تحديد روح هذه العلوم، وأيضا الكشف عن العلاقات الرابطة بينها، ولا يتم ذلك إلا عن طريق معرفة المبادئ العامة والمشتركة بين العلوم الجزئية، مع احترام المنهج الوضعي. وعدم الخروج عنه. ففلسفة العلوم عند الوضعيين هي عبارة عن عملية تركيبية تتواجد فيها العلوم المختلفة بفضل المنهج الوضعي التجريبي. 
      ما يلاحظ لحد الآن من خلال تعريف لالاند وعيه بمدى ارتباط هذه الدراسات (ابستمولوجيا- ميثودولوجيا- فلسفة العلوم) ببعضها البعض.
   المصطلح  الثالث الذي يدعو لالاند إلى ضرورة التمييز بينه وبين الابستمولوجيا هو مصطلح نظرية المعرفة ( la théorie de la connaissance) التي تعني النقد الممارس على المعرفة الإنسانية بشكل عام من أجل تحديد قيمتها المعرفة وحدودها.
   نشير في هذا المقام أن لالاند يجعل من نظرية المعرفة مدخلا ضروريا وأداة هامة لكل من أراد دراسة المعارف العلمية دراسة تفصيلية في مختلف المواضيع.
2-الإبستمولوجيا عند بول موي : 
     إذا انتقلنا إلى نظرة بول موي (paul moy) المتعلقة بالابستمولوجيا فإننا نجد أن المعنى الذي يفهمه من هذه الكلمة هو: “النقد العلمي للمعرفة.... والعمليات التي يطبقها العقل البشري على العلم". والنقد العلمي عند بول موي هو مرحلة من مراحل التحليل الواعي للمعرفة العلمية، يكملها تاريخ العلوم، وهي مرحلة صعبة نوعا ما إذ تقتضي من الباحث فيها القيام بثلاثة أدوار: المؤرخ، والفيلسوف والعالم، ليتمكن من التعرف على الكيفية التي يعد بها العقل مناهجه خلال مواجهته للواقع، و يحاول فهم الصراع القائم بين العقل والواقع. مما يعني أن مهمتها عنده  دراسة المنهج العام للعلوم.
    أما مسألة تطور ونمو المعارف العلمية فلا تهم إلا العالم. يقول بول موي: " إن تاريخ العلوم هو في عند الفيلسوف عرض للعلم في حالة نشأته"، تأتي بعدها مرحلة مناهج البحث العلمي التي تمثل الدراسة الواعية للمناهج المختلفة التي يسير عليها العلماء  في مختلف أبحاثهم.
  من هنا فهذه الفروع: الابستمولوجيا، وتاريخ العلوم، ومناهج العلوم تشكل في مجموعها فلسفة العلوم التي يمكن أن تتوج بمبحث أخر يهتم بدراسة قيمة المعرفة وحدودها، وهو نظرية المعرفة، لكنه يرى أن التقدير الشامل للمعرفة يكتسي طابعا ميتافيزيقيا قد يخرجه عن المنطق والتي تعتبر فلسفة العلوم شكلا من أشكاله.
  3- الإبستمولوجيا عند جون بياجي: 
  يتحدث جون بياجي (jean piaget) عن الابستمولوجيا المعاصرة فيرى أنها تنظر إلى المعرفة العلمية نظرة تكاملية، إذ أنها لم  تفصل بين الذات العارفة و موضوع المعرفة. مما يعني أن مهمة ما يدعى الابستمولوجيا التكوينية (l’épestimologie génétique) عنده هي البحث في تطور المعارف العلمية من جميع جوانبها التاريخية والنفسية والمنطقية دون إغفال أي جانب.
  ومن أجل هذا يقترح هذا المفكر منهجا الذي ويعتبره ضروريا لهذه الدراسة هو المنهج التكويني الذي لا يفصل بين التحليل التاريخي المنطقي والتحليل النفسي بل يجمع بينهما. وهو ما يعبر عنه بقوله: "تدرس الابستمولوجيا التكوينية نمو المعارف العلمية بالاعتماد على تاريخها ونشاطها الحالي في علم معين من جهة، ومن جهة أخرى على مظهرها المنطقي وعلى تشكيلها النفسي التكويني …" .
   وبالنظر إلى هذا الفهم الجديد للعلم يحاول بياجي أن يقدم تصنيفا للعلوم يراعي دينامية المعرفة العلمية والعلاقات المتبادلة بين مختلف العلوم. ويبني بياجي هذا التصنيف على أساس التمييز بين الميادين الأربعة لكل علم:
· الميدان المادي : الموضوع الذي يدرسه كل علم.
· الميدان المفهومي: مجموعة المفاهيم المستعملة في كل علم.
· الابستمولوجيا الداخلية: و تهتم بالبحث في الأسس والمبادئ والنتائج التي يقوم عليها كل علم.
· الابستمولوجيا العامة: وتهتم بالبحث في الأسس المشتركة بين جميع العلوم .
وكخلاضة يمكن القول أن اليوم هذه المصطلحات: ابستمولوجيا- فلسفة العلوم – نظرية المعرفة: تستخدم كمترادفات حتى ولو بدا التمييز فيما بينها أكثر وضوحا في اللغة الانجليزية. أما في اللغة الفرنسية تعد كلمة ابستمولوجيا مرادفة لفلسفة العلوم أما نظرية المعرفة فيرفضها باشلار لأنها تخضع لتقييمات داخلية، وحين يستعمل في كتابه هذا المصطلح: نظرية المعرفة) يربطه بخاصية العلمية( la théorie de la connaisance scientifique ). وما يلاحظ أن تداول هذه المصطلحات متفاوت بين الفلسفات، ففي فلسفة الأنجلوسكسونية تستعمل فلسفة العلم أكثر، وفي الفلسفة الفرنكفونية يطغى استعمال مصطلح الابستمولوجيا، في حين يفضل الألمان نظرية المعرفة.
 الخلاصة:
  مجمل القول إذا أردنا تعريف الابستمولوجيا تعريفاً دقيقاً نقول إنها تلك الأبحاث المعرفية، فلسفة العلوم، نظرية المعرفة، مناهج العلوم، منظوراً إليها من زاوية علمية معاصرة أي من خلال المرحلة الراهنة لتطور الفكر العلمي والفلسفي كما أنها علم المعرفة التي تختص ببحث العلاقة بين " الذات والموضوع" إن الانسان يبني معرفته بهذا العالم من خلال نشاطه العلمي والذهني، والبناء الذي يعتمده الإنسان بواسطة هذا النشاط هو ما نسميه العلم والمعرفة، إما لفحص عملية البناء نفسها " تتبع مراحلها، نقد أسسها، بيان مدى ترابط أجزائها محاولة البحث عن ثوابت صياغتها صياغة تعميمية. 


2

