
1 
 

 جامعة الجيلالي بونعامة

 كلية العلوم الاجتماعية والإنسانية

 قسم العلوم الاجتماعية

 ةمعاصر لسفةشعبة الفلسفة                                           المقياس: ف

  2025/2026:يميةالأكادالسنة الثالثة ليسانس                                  السنة 

 عن المقياس: د.أ. بن رابحؤول سالأستاذ الم

dbkm.dz-a.benrabah@univ 

  

 :المحاضرة الثالثة

 (La phénoménologie)الفينومينولوجيا 

 

، وهو (1938-1859تنسب الفينومينولوجيا كفلسفة وكمنهج إلى الفيلسوف الألماني إيدموند هوسل )

 فيلسوف بالممارسة.تكوين رياضي بال

 أهم مؤلفات هوسرل:  (1

 ، (1891) فلسفة علم الحساب -1

 .ترجمه إلى العربية موسى وهبة  .1901-1900 بحوث منطقية -2

، ترجمه إلى العربية محمود رجب، ويسمي المختصون في فلسفة (1911) الفلسفة علما دقيقا -3

من مجلة " اللوغوس" سنة هوسرل هذا الكتاب بــ مقال اللوغوس، لأنه نشر في العدد الأول 

 ، 1، واعتبر بمثابة "الصخرة التي يقوم عليها كل تفكير هوسرل"1911

، وقد قام بول ريكور الفيلسوف (1913) ظاهرية خالصةكلفلسفة اأفكار: مقدمة عامة حول  -4

(، والعنوان الكامل هو Ideenالفرنسي بترجمة هذا العلم الذي أخد عنوانا أساسيا "أفكار" )

u einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Ideen z

Philosophie, I . 

 .(1926) المنطق الصوري والمتعالي -5

ويعتبر هوسرل هذا العمل بمثابة العمل الرئيسي كونه يؤسس  .1932 تأملات ديكارتية -6

ون هذا العمل هو سلسلة من محاضرات قدمها هوسرل بجامعة مالمتعالية، ومضللفينومينولوجيا 

                                                             
 .5، ص 2انظر مقدمة المترجم للكتاب المعني، الإحالة رقم  1

mailto:a.benrabah@univ-dbkm.dz


2 
 

. ولقد 1966، ونشرت يعد ترجمتها إلى الفرنسية سنة 1929السوربون في مدرج ديكارت سنة 

 هوسرل حول الفينومينولوجيا المتعالية.أهم تصورات  تضمنت هذه المحاضرات

ماعيل المصدق، إلى العربية إس ، ترجمه(1936)  أزمة العلوم الأوروبية والظاهرية المتعالية -7

2008. 

 .(1939، صدر بعد وفاته )التجربة والحكم -8

 

 فلسفة هوسرل: منابعأهم  (2

ذلك  اهم فيالمنطقي لقد أبدى هوسرل اهتماما بالغا بالفلسفة وس-تكوينه الرياضي الرياضيرغم 

 قراءاته لأهم ما احتوى عليه التراث الفلسفي الغربي منذ العصر اليوناني. 

 :(Le scepticisme ancien) المذهب الشكي القديم (أ

( تعني من يفحص أدخلت من طرف الفيلسوف skeptikoإن مفردة "شك" وفي اليونانية )

لأكبر وكان تلميذه  م وكان معاصرا للإسكندر ا -ق (325-275) (Pyrrhon)فيرون الأيلي 

وهو تلميذ كبير الشكاك  م.( ق325-235)  () Timon de Phlionteيستيمون الفيليو

كسوفا فيما بعد ولم تظهر من جديد إلا في  سة، وقد عرفت المدراليونانيين فيرون الأيلوسي 

الذي عرف ( م 250-200القرن الثالث الميلادي خاصة مع مجيء سيكستوس أمبيريقوس ) 

شياء الشكية بأنه ملكة معارضة الظواهر بكل الطرق المكنة، من هنا نصل بسبب تعارض الأ

، وتعليق الحكم 2(Kausman, 1993,p 61والمبررات المناقضة، فنقف عند تعليق الحكم )

ومن يمارس تعليق الحكم ي سيصبح تصورا أساسيا في ظواهرية هوسرل، هو الإيبوخي الذ

ومن هنا يعطي . الموجود غير والحل والحيرة الإحراج فيلسوف يعني في نظر سيكستوس

ظاهرة بالطريقة التي شرحت أعلاه، فالظاهرة حيثما كانت تغلب على لالشكيون أهمية كبيرة ل

"الظواهر هي رؤية ما  الذي قال :  3كل شيء، وهذه الفكرة الرئيسية أخذت من أناكزاقوراس

 Le)يبقى مخفيا"، وهكذا في رأيهم فإن المرئي يخفي الواقع الذي يبقى مخفيا  أو غير مرئي 

visible dissimule le réel qui demeure invisible) ، فلا وجود لحقيقة مطلقة إذن، ولا وجود

 .فتعليق الحكم أو الإيبوخي تعني ظهور فلسفة نسبية لا تعترف بالمطلق لعلم يخضع لحواس،

 

والسبب في  : يعتبر أفلاطون واحدا من كبار الفلاسفة الذين تأثر بهم هوسرلفلسفة أفلاطون (ب

المشروع  أن   4وعبد الرحمن بدوي()‘Jean Val(حسب بعض المختصين جان فال ذلك 

الفلسفي لأفلاطون تمثل في الوصول إلى علم كلي يشمل جميع الموجودات ونفس الهدف 

الفينومينولوجيا علما كليا يمتاز بالدقة التي تمتاز حرك مشروع هوسرل كونه أراد أن تكون 

لم واقعي محسوس عند الأخرى، ومن هنا كان التمييز بين عالم مثالي وعا بها العلوم

أفلاطون له صورة أخرى عند هوسرل، ذلك أن  الماهية أي الحقيقة الثابتة موجودة في علم 

                                                             
Jean Vion-Dury. La Naissance de la phénoménologie. 2023. ffhal-04201800f 2  نقلا عن 

cité par Dumont, 2019 3  
، ص 1991بغداد،  سماح رافع محمد،  الفينومينولوجيا عند هوسرل، دراسة نقدية في التجديد الفلسفي المعاصر، دار الشؤون الثقافية العامة،  4

28 



3 
 

ذلك الاتصال بين الذات ي مثالي مفارق بينما عند هوسرل فالماهية ليت مفارقة بل موجودة ف

 .إلى الموضوعي تتوجه العارفة وه

 :الفلاسفة المحدثين (ج

ملات تأإن التأثير الذي مارسته فلسفة ديكارت على هوسرل بي ن من خلال كتاب  :ديكارت (1

 اي أخذهتفالدراسة المعمقة الالذي يشكل واحدا من أهم مؤلفات هوسرل،  (1932) ديكارتية

ية تأثير الديكارت من طرف هوسرل يبي ن بوضوح مدىالكوجيتو والتجديد الذي خضع له 

ن بد ألا يتركه هوسرل على حاله، فمن خلال "القصدية" لا على هوسرل، لكن هذا الكوجيتو

ضافة ولا وجود لتفكير خالص بدون موضوع. إ موضوع مايكون التفكير دائما تفكيرا في 

ذا هأن  من حيث إلى هذا التشابه فإن الفينومينولوجيا ستتميز بكونها من جهة علما دقيقا

رتي كما كان الشك الديكا الحقيقة. يوصل إلى فهي منهجومن جهة ثانية  مشروع هوسرل،

مية العل هو الجانب الآخر الذي سيركز عليه هوسرل، وعلى أساسه يتوجه النقد إلى الفلسفة

 التي كانت مسيطرة في زمانه.

 

إن فلسفة كانط النقدية غطت بتأثيرها الفكر الأوروبي عموما رغم ظهور  :إيمانويل كانط (2

إلى الساحة الفكرية  وفي نهاية القرن التاسع عشر عرفت الكانطية عودة قوية الهيجيلية، 

. ومن 5(Néokantismeمن خلال الاتجاه الجديد الذي عرف باسم الكانطية الجديدة )الألمانية 

وأما هوسرل فإنه استعار من كانط أوروبيا لم يتأثر بفلسفة كانط.  ما نجد فيلسوفا هنا قل  

ساسية لكنه أدخل عليها تغييرات تتماشى مع فلسفته، ومن أهمها نجد بعض المصطلحات الأ

(، وإذا دققنا النظر في Phénomène( والظاهرة )Transcendantaleمصطلح المتعالي )

لأن كانت يؤسس إمكان المعرفة  في الفلسفتين نجد تعارضا بينهما،نظرية المعرفة كما هي 

موقفا عقلانيا خالصا، لأن هذه المقولات هي التي  نىبعلى مقولات الفهم والحدس، والتالي يت

ح بها المعرفة ممكنة، في حين أن  هوسرل يرى في إمكان المعرفة مسألة أخرى سيأتي بتص

 شرحها لاحقا.

 

 ثرواأمن أكثر الذين يعتبر هذا المفكر  (Franz Brentano( )1917-1838) تز برانتانونفرا (3

أهم وذي"، في فلسفة هوسرل ويعترف هذا الأخير بذلك عندما يذكره في مؤلفاته بعبارة "أستا

ل. هوسرة محور الفينومينولوجيا التي ميزت فلسفما أخذه منه مقولة "القصدية" التي تشكل 

وعي بر الوكانت القصدية عند برانتانو مشكلة فلسفية أخذها من الفلسفة الوسيطية حيث اعت

ل عن الموضوع الذي يتوجه نحوه وعينا، وعلى هذا الأساس يصبح الإدراك غير منفص

أفعال  منالموضوع( وبهذه الصورة يصبح الإدراك فعلا  –الثنائية )الذات  في إطارموحدا 

 قوم هوسرل فيما بعد بالعمل شكلوليس مجرد انتساخ الموضوع في الذات. وسيالوعي 

ى حول إلفلسفته الفينومينولوجية، ما يجعلها تت عليها كلفكرة القصدية لتبنى  معمق حول

 تصور رئيس في فلسفة هوسرل.

 
                                                             

 Paul، وقد عرف اتجاهين أساسيين، مدرسة ماربورغ ومثلها ناتورب   1910وبقي حتى سنة  1870وهو التيار الفلسفي الذي ظهر سنة    5
Natorp  وكاسيرر ،Cassirerوايرمان كوهن ،  Herman Cohen  ومدرسة بادن ومثلها ويندالباند ،windelband  وهانريش  ريكار ،

Heinrich Rickert 



4 
 

الفينومينولوجيا كفلسفة جديدة كان لها التأثير الكبير على فلاسفة القرن العشرين خاصة ونظرا لأهمية 

يمكن (، 1980-1905والفيلسوف الفرنسي جان بول سارتر ) ( تلميذ هوسرل،1976-1889دغر )يمنهم ها

 عدة مجالاتالقول أن  الفينومينولوجيا كانت فلسفة النصف الأول من القرن العشرين، ومازال تأثيرها في 

 الفلسفة وعلم النفس قائما إلى يومنا هذا.خاصة منها 

 : تعريف الفينومينولوجيا -

 الفلاسفة بعض طرف من استعمالها بدأ عندما الأنوار عصر في ظهرت" فينومينولوجيا" كلمة إن

هطا الأخير الذي ألف كتابا من أهم كتبه وكان عنوانه "فينومينولوجيا الروح"،  وهيغل، كانط منهم خاصة

 الفيلسوف طوره  الذي الفلسفي التيار ذلك به فيقصد للفينومنولوجيا المعاصر الفلسفي المعنى أن   إلا

 ولقد ،(1938 -1859) بين ما عاش الذي (Edmund Husserl) هوسرل إيدموند التشيكي مانيلالأ

 التيارات أحدث بروزب التيار هذا سمح وكذلك بل فحسب تلامذته بها يتأثر لم فلسفية ثورة بذلك أحدث

 هيدغر أن   حيث الوجودية، أو الفلسفية الهيرمنيوطيقا مثل القارية، بالفلسفة يسمى ماداخل  في الفلسفية

 .واستلهم منها فلسفته الوجودية هكتابات درس سارتر بول وجون وكذلك هوسرل تلميذا كانا بونتي ومارلو

 :الاشتقاقي المعنى -

 فينومن ،(logos) و (phénomenon) نياليوناني الجذرين من (phénoménologie) مفردة كونتت

 علم، أو دراسة تعني ولوغوس الوعي، أو شعورلل موضوعا يكون بحيث يتمظهر ما أو يظهر ما تعني

 ما أو ظاهر هو ما حقل أو مجال إلى دلالتها في تحيل ،فينومنولوجيا لكلمة الاشتقاقي فالمعنى وبهذا

 .يتمظهر

 ولنفهم هذا التعريف نأخذ المثال التالي:

 إن   المشتري، لكوكب الأربعة الأقمار غاليلي لاحظ الفضائي للمنظار اختراعه وبعد( 1610) سنة في

 لا أو نعرفه كوننا عن النظر بغض ذاته في الموجود الشيء بين التمييز إلى تقودنا المثال هذا صياغة

 بفضل معروفة المشتري أقمار أصبحت لما لكن وعينا، وعن عنا مستقل كشيء وجوده لأن نعرفه،

 الذي والموضوع الواقعي الموضوع فهناك ،(phénomène) ظاهرة إلى تحولت فإنها غاليلي اكتشاف

 وهكذا حالها، والذات الأخرى الفيزيائية الخارجية كالموضوعات الشعور في أو أمام ماثلة ظاهرة هو

 أو ما، معنى له نعطي وعندما العالم أمامنا يظهر التي الكيفية دراسة هو الفينومنولوجيا معنى يصبح

 expérience) خبرة أو داخلية لتجربة مشكلا العالم يكون كيف تدرس الفينومنولوجيا آخر بمعنى

interne ou expérience vécue )، المنهج خطوات من كخطوة التجربة بين الخلط يجب لا وهنا 

 أو ةيالمعيش بالخبرة تسميتها نفضل التي الذاتية التجربة أو الداخلية والتجربة التجريبي

 .  (Erlebnis)المعيش

الفلسفية التي أدت بعد هذا التوضيح الأولي لنا أن نضع الظواهرية كفلسفة وكمنهج في سياق الإشكالية 

    .إلى تبلورها في المتن الهوسريلي

 :ومشروع البحث عن اليقين سؤال الفلسفة عند هوسرل (4



5 
 

بغض النظر عن  فلسفة مهما كانت أن تقوم دون سؤال يحركها طيلة مسيرتهالا يمكن لأي 

ية كيف البحث عن هويدور ، وإذا كان السؤال الرئيسي عند ديكارت مختلف تعبيراتها وتمفصلاتها النظرية

وعند كانط كيف يمكن للمعرفة العلمية أن تكون يقينية وهي  ،إلى معرفة يقينية خالية من الشك الوصول

قائمة على التجربة وتتناول قضايا جزئية؟ فإن  السؤال الذي حرك فلسفة هوسرل لا يبتعد كثيرا عن 

أفكر"، ومن خلال القصدية التي -ناكارت في فكرة الكوجيتو أو "الألم يؤيد دي لكنهسؤال ديكارت، و

كيف نكون  هو:  هوسرل الدهشة الفلسفية عند سشك ل وأسفإن السؤال الذي  ،أخذها من أستاذه برانتانو

حقيقة لا  )سيتم شرح هذا المصطلح لاحقا( ؟ أي كيف تكون القصديةمتيقنين من علاقة الشعور بالعالم

وعن هذا السؤال تتولد أسئلة أخرى  ؟6ئص الشعورتقبل الشك خاصة إذا كان الشك خاصية من خصا

حاول هوسرل العمل عليها قصد منح الفلسفة معنى آخر ومهمة أخرى تؤدي إلى بيان حقيقة الإنسان 

 وحقيقة الشعور والعالم على حد سواء.

، ميقين التااللها يتحقق من خلاالذي بالمعنى العام  فلأجل تحديد معنى الفينومينولوجيا كفلسفة وكعلم دقيق

لم ا هو "عوالمقصود هن ،الغموض بين الفينومينولوجيا وما قد يشبهها خطأ يزيلأن  عليهكان لزاما 

أساسا على  ( الذي يقومintrospectionلأن هذا العلم كان يعتمد في زمانه على المهج الاستبطاني) النفس"

ق الفر فكرية جعلته يؤسس فلسفيا وصف الذات لأحوال الشعور. ومن هذه الناحية خاض هوسرل معركة

ا وهي عات لنفأحوال الشعور كما تتبدى للاستبطان ما هي إلا موضوبين الفينومينولوجيا وعلم النفس، 

فض تشبه الموضوعات الخارجية، وفي كل الأحوال فهي موضوعات، فخشية الوقوع في التجريبية ر

 هطا لاحث عن اليقين الأصلي المباشر، ون يبالاستبطان من حيث هو مجرد وصف لموضوعات بينما كا

د يس مجر مادام يفتقد إلى القصدية باعتبارها فللا ول يتحقق في نظره من خلال علم النفس الاستبطاني

 . تصال بالموضوع

إى ومن جهة ثانية رفض الكوجيتو )الأنا أفكر( كما وضعه ديكارت، ورغم إعجابه الكبير بهذا الفيلسوف 

مؤكدا على أن  ،بحيث شكل مثله الفلسفي العلى مكتفيا بهمقتنعا وكان ديكارت  رفض اليقين الذي أنه

الوعي أو الشعور لابد أن يكون  ولا يحتوي على شيء لأنمن كل مادة إدراكية كوجيتو ديكارت فارغ 

أو الموضوع يصبح مجرد كلمة بلا معنى، واستبدله بـ "الكوجيتو  المدركوعيا بشيء ما، وبدون هذا 

، وهذا هو اليقين الأصلي 7بمعنى أن  الذات تفكر دائما في شيء ما ego cogito cogitatumأي  "المعيش

من قبيل الملء أو البناءات العقلية كما جاء بها  سليكذلك تنفصل فيه الذات عن الموضوع، فهو لا الذي 

 كانط.

الصدى الذي عرفته نظرية وأما الجانب الثالث الذي عمل على تأكيده هو الرد على الكانطيين، فرغم 

المعرفة عند كانط إلا أنها في نظره بقيت تحافظ على جوانب غامضة من خلال التمييز الكانطي بين 

ظاهرة والشيء في ذاته، فالجهاز المعرفي الذي بحوزة الإنسان يحتوى بهذا المنظور الفاهمة التي ال

والخبرة التي تأتينا من الخارج، وعليه  تحتوي على الشروط القبلية للمعرفة أو ما يسمى بالمقولات

 فمعرفتنا للأشياء تبقى مشروطة بمقولات الفهم، فنحن نعرف الأشياء كما تتبدى لنا وليس كما هي في

( أما phénomèneهرة )ضوعات الخارجية يسميها كانط بالظاا الموالحقيقة، والكيفية التي تتبدى لن

فإنها تنفلت للمعرفة ـ ويرى هوسرل أن في حقيقتها  كما هيأو الأشياء ( noumèneالأشياء في ذاتها )

 هذا النومان هو الجزء الذي يبقى غامضا وبالتالي لا يلغي الشك بكيفية نهائية.
                                                             

6 Jeanne Hercsch, L’étonnement philosophique, Gallimard, 1993, pp 393-395. 
7 Jeanne Hercsch, L’étonnement philosophique, Gallimard, 1993, p  396. 



6 
 

 لفلسفات،اهذه  انطلاقا من تحليله لهذه الجوانب الثلاثة تأكد هوسرل بأن مشروعه لا يمكن أن يبنى على

  ا. ة دقيقة مؤدية إلى اليقين وهذه هي الفينومينولوجيفالفلسفة التي أرادها هي فلسفة كلي

 (تأسيس الفينومينولوجيا:4

لفلسفي مشروع االالجوانب العديدة التي يقوم عليها السابقة التأكيد على  المقدماتكان الغرض من 

التي تؤسس أو التصورات لهوسرل، لذلك تجنبنا الحوض المعمق في دلالات المصطلحات 

عنيه وما تم القيام به كان يستجيب لضرورة المدخل، وأما التطرق إلى ما ت ،للفينومينولوجيا

 افهم من هذولا ي، يستلزم تتبع أعمال الفيلسوف حسب تسلسلها التاريخيفي حقيقة دلالتها الفينومينولوجيا 

وسرلية سفية الهالفل فالكتابةأن  هوسرل ليس من أولئك الفلاسفة الذين بنوا نسقا متكاملا له بداية ونهاية، 

نقد ها الأو مناقشات فرض كانت في معظم أطوارها ظرفية تستجيب إلى السؤال وما يتبعه من توضيحات

ا ها تعطينبأن رىالاعتماد على أهم المصادر التي ن ، ففي هذا المقام نحاولالموجه لأطروحاته الفلسفية

 صورة أقرب إلى الموضوعية حول الفينومينولوجيا.

 معارضة الاتجاه الطبيعي في العلوم: -

ا"، دقيق إن تأسيس مشروع الفينومينولوجيا باعتباره فلسفة جديدة وصفها هوسرل على أنها "علما

ة كيفي وخاصة حول الإنسان وحول العلم، سائدا حولاقتضى منه ممارسة نقد شامل للتصور الذي كان 

وم هور العلظبعد  ه باسم الاتجاه الطبيعي، الذي اشتهرهذا التصور عرف تفسيرنا لإداركنا للعام الخارجي،

وحتى  سانيةالطبيعية ونجاحها في اكتشاف قوانين الطبيعة، ولهذا السبب تم تعميمه على العلوم الإن

لنتائج، اقيمة والتصور حول الإنسان، فكان على العلوم الطبيعية أن تحاكي العلوم الطبيعية في المنهج 

لحية ئنات اخاصة مع شيوع التصور الداويني لتطور الكاسوى امتدادا للطبيعة،  وأما الإنسان لم يعد

ديل بتقديم هذه النظرة المزدوجة لم يقبل بها هوسرل واجتهد على تفنيدها وعموما والإنسان خصوصا، 

 لها يندرج تحت عنوان "الفينومينولوجيا".

نجدها في كتابه "الفلسفة علما ي بيعوأهم الانتقادات التي قام هوسرل بتوجيهها إلى الموقف الط

( سنة Logosبسبب نشره في مجلة اللغوس )( Logos)هذا الكتاب الذي يعرف كذلك بمقال العقل  8دقيقا"

وأهم  .9واعتبره المختصون بمثابة الكتاب الذي يؤسس فلسفيا للفينومينولوجيا كفلسفة جديدة  1910-1011

 ما أورده من انتقادات للموقف الطبيعي يمكن حصره فيما يلي:

فإنه يكتفي بمعرفة العالم من جانبه  10الطبيعي : بالنسبة للمذهبالنظرة الساذجة للطبيعة (1

، فالعالم أو ماهيته ، دون الولوج إلى حقيقته أو البحث عن معناهالفيزيائي أو التاريخي المظهري

وهنا يشتد حدة  بالتعبير عنه رياضيا ضمن علاقات منطقية،العلم ي يكتفموجود خارج الذات و

حسب العادة الغالبة على وب ››نقد هوسرل إلى العلوم الطبيعية والإنسانية على حد سواء فيقول: 

عالم الطبيعة وعالم الإنسانيات في فهم الأمور فإن  عالم الطبيعة يميل إلى النظر إلى كل كل من 

شيء على أنه طبيعة، وعالم الإنسانيات يرى كل شيء كما لو كان روحا، أو كأنه تاريخي، ومن 

ثم يميل كل منهما إلى تزييف معنى ما لا يمكن أن يرى على طريقته الخاصة. وعلى هذا فإن  
                                                             

 .2002هوسرل الفلسفة علما دقيقا، ترجمة  محمود رجب، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة  8
 .5انظر مقدمة المترجم ص  9

ني االمك-وحدة الوجود الزمانييقصد هوسرل بالمذهب الطبيعي ظاهرة ترتبت على اكتشاف ، أي الطبيعة منظورا إليها على أنها تشكل   10

 30هوسرل، الفلسفة علما دقيقا، ص لقوانين طبيعية مضبوطة .  وتخضع



7 
 

لا  -وهو الذي يهمنا الآن أخذ موقفه خاصة بعين الاعتبار –م الذي يقول بالمذهب الطبيعي العال

 يرى شيئا سوى الطبيعة الفيزيائية. 

فكل ما هو موجود إما أن يكون هو نفسه فيزيائيا ينتمي إلى الكلية الموحدة للطبيعة الفيزيائية 

يتوقف وجود على  لا مجرد متغيركون إالأخيرة لن يالحالة . غير أنه في وإما أن يكون نفسيا

 هكذا كان أهم نقد وجهه إلى الموقف الطبيعي. والمهم الذي خلص إليه هو انعدام. 11‹‹الفيزيائي

ساذجة لا ترقى إلى  فتصبح معرفتنا لهالتساؤل على الكيفية التي تسمح بمعرفة حقيقة العالم 

وإذا حقيقته أو ماهيته التي هي هدف العلم الحقيقي، ما يجعل المعرفة تراكمية وليست ماهوية. 

يكتفي كان هذا منطبقا على العلوم الطبيعية فإنه يبقى كذلك بالنسبة لعلم النفس التجريبي الذي 

فالنفسي لا يؤلف عالما  ›› ة الحوادث النفسية دون أن يدرجها في وحدة كلية تمثل الحياةبدارس

، وبناء على هذا التوصيف يصبح في نظر هوسرل إعادة النظر في الموقف 12‹‹قائما بذاته

ولا يجب أن نفهم من هذا النقد أن  هوسرل  الطبيعي من خلال إعادة النظر في نظرية المعرفة.

مثل الأعلى الذي يتوجب يقلل من شأن العلم الطبيعي عموما، بل بالعكس يبقى العلم بالنسبة له ال

على الإنسان الوصول إليه، وما رغبته في إنشاء فلسفة باعتبارها علما إلا دليل على الوقار الذي 

 يكنه للعلم.

 

من أهم ما ورد في بداية كتاب "الفلسفة علما دقيقا" هو الموقف النقدي  نقد الفلسفات السابقة: (2

بقة التي اعتبرت نفسها علما دون أن تكون الصارم الذي أظهره هوسرل اتجاه الفلسفات السا

إن  الثورات الحاسمة بالنسبة إلى تقدم الفلسفة، إنما هي تلك ››كذلك، حيث قال في هذا الصدد 

التي يتم فيها هدم إدعاء الفلسفات السابقة أنها علم، عن طريق نقد طريق سيرها العلمي 

المزعوم. وعندئذ تنهض الرغبة الواعية تماما، لتنشأ من جديد وعلى نحو جذري، الفلسفة 

، هذا هو إدا  13‹‹تيب المهام التي يتحتم علينا القيام بها بالمعنى العلم الدقيق، موجهة ومحددة تر

المشروع الذي حدده لنفسه، فهو مشروع مزدوج: من جهة بيان لا علمية الفلسفات السابقة، ومن 

تكون علما دقيقا. وفي هذا المضمار أشار إلى الفلسفات جهة ثانية تعويضها بفلسفة جديدة ثورية 

منذ سقراط وأفلاطون مرورا بالثورة الديكارتية ووصولا إلى فلسفة الكبرى التي عرفتها البشرية 

كانط و هيغل، كل هذه الفلسفات أثرت في الفكر البشري لكنها ورغم إدعائها بالعلمية فإنها لم 

تصل إلى السقف الذي حددته لنفسها، وتركت مفارقات ليست بالقليلة، والدليل على ذلك هو تفوق 

  الفلسفات من خلال ما حققته العلوم من نتائج باهرة. النزعة الوضعية على هذه

 

: إن  الموقف الطبيعي ورغم نجاحه الهائل على مستوى إنتاج ضرورة بناء نظرية معرفة جديدة (3

، فإنه لا يعيد النظر في نفسه وفي الكيفية التي بها وصل إلى هذه النتائج، ما العلمية المعرفة

لألغاز التي يتركها جراء ا لتراكمي دون أن ينتبه أو يدرك على الصعيد ا يجعله من جهة متقدما

مسيرته، لهذا السبب يرى هوسرل أنه لابد من إعادة النظر في تلك الألغاز من خلال إعادة بناء 

نظرية معرفة تأخذ بالحسبان علاقة الوعي بالوجود باعتبار الوعي كلا يشمل ويحتوي على 

لإدراك والتخيل والتذكر والتمثل وكل هذا يظهر على هيئة جميع مكوناته التي تجعل منه وعيا كا

                                                             
 .30هوسرل، الفلسفة علما دقيقا، م.م.س، ص  11
 .11مقدمة كتاب الفلسفة علما دقيقا، م.م.س، ص  12
 .27هوسرل، الفلسفة علما دقيقا، م.م.س، ص  13



8 
 

وأهم مأخذ يقدمه هوسرل حول الموقف الطبيعي أنه  .صور ذهنية وليس حوادث نفسية متناثرة

ملة من الافتراضات غير الفينومينولوجية )...( وهي افتراضات ميتافيزيقية أحيانا ج ››يتضمن 

مشروع هوسرل محاولة لإعادة النظر في الموقف ومن هنا يكون  14‹‹وعلمية أحيانا أخرى 

الطبيعي وتصويبه حسب مقتضيات الفينومينولوجيا، وأهم جوانب هذا التصويب يتمثل في 

ولا يحتاج إلى إثبات، زمن  مناقشة ما كان يعتبر بديهيا ومسلما به وهو وجود العالم الخارجي

في الأساس على مسلمة مما يفتح المجال هنا فالمعرفة التي تمنح قيمة الحقيقة الموضوعية تقوم 

واسعا أمام حق التشكيك في صدقها، فالاعتبار الفينومينولوجي يضع على عاتقه ضرورة امتلاك 

المعرفة معارف لا يبلغها الشك، أي معارف بالمعنى الأتم ذات صدق ولا يكون في صدقها 

 .15مدخل للشك 

:أهم تصورات الافينومينولاوجيا الامتعالاية    

 هل، ويحركوسأييرمنه الفلسييفة الفينومينولوجية عند هب ن هذا العنوان يحيلنا إلى أهم ما تتركإ  

هما ف نالعرضها يمكن القول أننا شك سأي يتناول الكشف عن أهم التصورات التي من خللهااسأؤال أس

س تتأسأ تيت الييوراالمقصود بالفينومينولوجيا الهوسرلية وما هي أهم التص تقريبيا لهذه الفلسفة، فما

 عليها؟

 (La phénoménologieالفينومينولوجيا ) -

هو تحويل  روعهيحة والصول اليقين، ومادام مشيقصد هوسأرل بالفينومينولوجيا علم البدايات الصح
 الفلسفة إلى علم دقيق، فإن الفينومينولوجيا تعني عنده ››نقطة المنطلق التي لا تقبل  الشك أبدا‹‹16

اعتبرها أيسها وتأس ىلهذا التصور يعني الفلسفة التي سعى هوسأييرل إل الأولوهكذا فإ ن المقصود أولا: 

 .بديل للفلسفات السابقة وكأذلك تجاوز للموقف الطبيعي الذي عمل على نقده

قة لاع هتحدد بذي تلاعها في مقام المنهج الجديييد ثانيا : المعنى الثاني الذي يرتبط بالفينومينولوجيا يض

تنا إلى نظرير يغ ذيكأنه المنهج الكفيل ال الأولع ، وهذا المعنى يتداخل تداخل قويا مالذات بالموضوع

بمثابة  ني هيالمعنى الثا ذاة تغير باستمرار، فالفينومينولوجيا بهيالعالم وما يحتويه من ظواهر جزئ

لموقف االتي كأان عليها  ذاجةلشعوري الذي يكشف به الشعور عن حقيقته بعيدا عيين السالنشاط ا

تصل بها نتي ال الطبيعية والشياء لأشياءالم ايز بين عالطبيعي وعلى أسأاس هذا المنهج أصبح هوسأرل يم

والحدس  لعقليةوالزمان المتشكل من الماهيات ا انلم قيم وخبرات الخارج عن المكة، وعية الحسيبالتجرب

  .المباشر

ولوجيا فينومينوال ةدقيقي  فةن الفينومينولوجيا كفلسيكن الفصل بيم لاين نصل إلى أنه يوبإدماج المعن

 اني موقفعي وتبالموقف الطبي نان إليها تبقى واحدة وتتمثيل في القلع عتي يؤديكمنهج كون النتيجية ال

 اتي هوالخارجي، ليصبح الذ القتها بالعلاالذات أن تنكشف لذاتها في إطار ع /ح للناسيم اجديد

 .بالمعنى الذي أرده هوسأرلموضوعي ا

                                                             
 .9ت، ص انظر مقدمة كتاب فكرة الفينومينولوجيا ترجمة فتحي أنقزو، م.د.و.ع، بيرو 14
 .9انظر مقدمة كأتاب فكرة الفينومينولوجيا ترجمة فتحي أنقزو، م.د.و.ع، بيروت، ص  15

 هوسرل، الفلسفة علما دقيقا، م.م.س، ص 27 16 



9 
 

 (L’intentionnalitéالقصدية )  (4

 في خصوص هذا التصور المحوري للفينومينولوجيا يقول هوسرل:

لاتعني كلمة القصجية  شيئا آخر غير هذه الخاصية الأساسية والعامة التي يمتلكها الوعي ألا وهي  »

نفهم من هذا ، 17«أن يكون واعيا بشيء ما، وأن يحمل الوعي، باعتباره ذاتا عارفة، معرفة بنفسه

يء الخارجي الوعي عندما ينتقل بفعل ذاتي من معرفة الش الكلام أن القصدية هل الحالة التي يكون

إلى معرفته بمعرفة ذلك الشيء الخارجي، فنحن أمام إدراك طي اتجاهين، الول نحو الموضوع 

الخارجي والثاني من الذات إلى ذاتها، فليس الموضوع الذي يفرض نفسه على الذات بل الذات عندما 

   . تعرف انها تعرف وبالتالي تقصد تلك المعرفة، طلك هو معنى القصدية عند هوسرل

 (:épochéالردود الفينومينولوجية والتعليق أو اليبوخي ) (3

الرد الغينومينولوجي او الإيبوخي هو لحظة وعي متميزة تحدد معرفتنا بالعالم الخارحي، ومادام الموقف 

الطبيعي يتمز بأنه موقف ساذج وحتى لا واعي في نظر هوسرل، كونه يدرك العالم من خلاف الظاهرة 

او موضوعيتها، فإن الإيبوخي ) وهي كلمة يونانية الأصل تعني التعليق( ولأجل كما هي في خارجيتها 

الاختزال -الكشف عن تلك العلاقة الخاصة مع العالم، فإنه يجب وضعها بين قوسين، وهطا التعليق

الفينومينولوجي لايشبه الشك، فلا يتعلق الأمر كما هو الحال عند ديكارت بالشك في الحواس والعالم 

جي، وإنما بتحويل النظرة او الرؤية وتوجيه الانتباه نحو الأشكال المختلفة لمعيش الوعي التي الخار

   . 18ظاهرة مايتكون منها عالمنا وأن نطون منتبهين لنشاط الفكر عندما يستهدف 

 

                                                             

 17   

  18   مارك لوني مدخل إلى الفلسفة المعاصرة، ترجمة وتعليق وتقديم الزاوي بغورة، ابن النديم للنشر والتوزيع، طالطبعة الولى،2020، 93.  


